# بررسی مستندات قرآنی ـ روایی فریقین در حکم از دواج موقت و پیامدهای آن\*

□ محمدرضا حاجی اسماعیلی ۱ □ داود اسماعیلی ۲

#### جكيده

ازدواج موقت در قانون مدنی ایران پذیرفته شده و از احکام اختصاصی فقه شیعه است. این نوع ازدواج با استناد به قر آن و روایات جایز شمرده شده و دلیلی بر تحریم آن وجود ندارد و دلایلی که اهل سنت بر تحریم آن آوردهاند مبتنی بر دیدگاه خاص خلیفهٔ دوم است. در نگاه ابتدایی، این حکم بنا بر ضرورت و نیاز جامعه تشریع شده تا از ارتکاب گناه کاسته شود؛ زیرا ترویج این نوع ازدواج پیامدهایی را به همراه دارد که به غیر از ضرورت و در غیر جایگاه خود، پسندیده نیست. در این پژوهش ابتدا مفهوم ازدواج موقت و مستندات قر آنی و روایی آن بررسی و سپس پیامدهای آن ارزیابی گردیده است. واژگان کلیدی: ازدواج موقت، تحریم، متعه، خلیفه دوم، پیامدهای مثبت و منفی.

\* تاریخ دریافت: ۱۳۹۱/۹/۱۳ \_ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۱/۱۲/۲۴.

۱. دانشیار دانشگاه اصفهان (m.hajis@yahoo.com).

کارشناس ارشد علوم قرآن و حدیث (نویسندهٔ مسئول) (esmaely222@yahoo.com).



#### مقدمه

﴿وَمِنْ آیاتِهِ أَنْ حَلَقَ لَکُمْ مِنْ أَنْفُسِکُمْ أَزْوَاجًالِتَسَکُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَکُمْ مَوَدَّةً وَرَحُمَّ أِنَ فِي ذَلِكَ لَآیَاتِ لِقَوْمٍ یَتَفَصَّرُونَ ﴾ (روم/ ۲۱)؛ از جمله نشانه های حاکمیت و قدرت خداوند این است که همسرانی از جنس شما برایتان آفرید تا در کنارشان آرامش یابید.... طبیعی است که پاسخ به نیازهای فطری و معنوی بشر لازم و ضروری است. از این رو خداوند که خود آفرینندهٔ نیازهای مخلوقات است راه رفع آن را نیز پیشبینی کرده است. از جملهٔ این نیازها، تمایل به جنس مخالف است که اسلام به طور قانونمند پاسخ به این نیاز را در ازدواج می داند، لذا ازدواج دائم و تشکیل خانواده در همهٔ ادیان آسمانی به ویژه دین مبین اسلام از جایگاه ویژهای برخوردار است و از آنجا که اسلام به ویژه دین در مقایسه با ادیان دیگر است، در آیین اسلام افزون بر ازدواج دائم، ازدواج موقت (متعه) نیز تشریع شده است و وجود این نوع ازدواج باعث گردیده تا بحثهای فراوانی بین فریقین انجام پذیرد. منشأ این اختلاف تنها در رابطه با نسخ یا عدم نسخ حکم ازدواج موقت است، هرچند اصل تشریع چنین حکمی مورد اتفاق عدم نسخ حکم ازدواج موقت است، هرچند اصل تشریع چنین حکمی مورد اتفاق نظر است.

## مفهومشناسي وازه متعه

واژهٔ متعه اسمی است برای بهرهمند شدن و لذت بردن؛ بهرهای که همیشگی نبوده، به زودی پایان می یابد. خداوند در قرآن از این ماده با واژگان «المتاع» (کالا)، «التمتّع» (بهرهمندی) و «الاستمتاع» (بهرهمند شدن) یاد کرده که معانی آن هرچند با هم تا حدودی اختلاف دارند همگی به یک اصل واحد برمی گردند (این درید، ۱۹۸۷؛ ۲۲/۲؛ طریحی، ۱۴۱۶؛ ۴۰/۳). از هری می گوید:

متعه چیزی است که انسان از آن بهرهمند می شود و متعهٔ حج یعنی اینکه به حج خود حج عمره را اضافه کنی و متعهٔ زن آن چیزی است که بعد از طلاق به او داده می شود (حسینی زبیدی، ۱۴۱۴: ۱۴۱۸؛).

اما متعه در اصطلاح عقد مخصوصی است که به سبب آن رابطهٔ زوجیت تا مدتی مشخص و در مقابل مهریهای معین صورت می گیرد (فکیکی، ۱۴۱۳: ۹). بنابراین «متعه یک



اصطلاح قرآنی است برای نوع خاصی از ارتباط زناشویی که مبتنی بر بهره گیری جنسی است که خود انگیزهٔ اساسی از میان سایر انگیزه هاست» (موسوی، ۱۳۸۵: ۸۶).

## بررسی حکم ازدواج موقت در قرآن

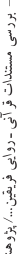
همهٔ دانشمندان شیعه و اکثر قریب به اتفاق دانشمندان اهل تسنن عقیده دارند که ازدواج موقت برگرفته از آيـهٔ زيـر اسـت: ﴿...فَمَااسْتَمْتَعُتُمْ بِعِمِنْهُنَّ فَٱلْوَهُنَّ أَجُورَهُنَّ فَريضَةً وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِمَا تَرَاضَيْتُ بِمِن بَعْد الْفُرضَةِ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ (نساء/ ٢٣)؛ زناني راكه مُتعه کردهاید، مهرشان را به عنوان فریضهای به آنان بدهید و بر شما گناهی نیست که پس از [تعیین مبلغ] مقرر، با یکدیگر توافق کنید [که مدت عقد یا مَهر را کم یا زیاد كنيد] مسلماً خداوند داناي حكيم است. فريقين اعتراف دارنـد كه متعه در زمان رسول خدا عَلَيْنَ حداقل در قسمتي از زندگي آن حضرت وجود داشته و ايشان با استناد به این آیه به حلّیت آن حکم کردهاند. البته فریقین بر اینکه این نوع ازدواج متعه نام داشته تفاهم دارند. علامه طباطبایی در این باره می گوید:

این عمل در مقابل دیدگان پیامبر عَلَیْنُ و اطلاع وی بوده و نیز جای شک نیست که در آن ایام نام این نوع ازدواج همین نام بوده و از آن جر به عنوان متعه تعبیر نمی کردند. پس چارهای جز این نیست که جمله ﴿فَمَااسْتَمْتَعُمْ بِهِمِنْهُنَّ... وا حمل بر همین نوع نکاح نموده و از آن این قسم نکاح را بفهمیم (۱۴۱۷: ۹۲۷۳/۴).

از جمله مفسران و دانشمندان عامه که وجود متعه را در زمان پیامبر کیالله پذیرفتهاند عبارتند از: ابوجعفر طبری (م. ۳۱۰ ق.) (۱۴۱۲: ۴و۱۲/۵۳)؛ ابوجعفر جصاص الحنفي (م. ٣٧٠ ق.) (١٤٠٥: ١٤٠٨)؛ حافظ ابوبكر بيهقي (م. ٤٥٨ ق.) (١٣٤٢: ۱۴۷/۲) و ابوعبدالله فخرالدين رازي شافعي (م. ۶۰۶ ق.) (۱۳۷۱: ۴۹/۱۰). اما سخن موسى جارالله كه ادعا كرده است:

«إنَّ القول بنزول آية المتعة من دعاوي الشيعة فحسب ولا يوجد في غير كتبهم قول به لأحد» (اميني نجفي، ١٣٥٨: ٩٢٢٩/٤)؛ اعتقاد به نزول آية متعه از ادعاهاي شيعه است، در صورتی که در غیر از کتابهای آنها کسی معتقد به این دیدگاه نیست.

قابل اعتنا نمى باشد.



## بررسی حکم ازدواج موقت در روایات

روایات فراوانی در جوامع روایی فریقین وجود ازدواج موقت را در صدر اسلام ثابت مینماید. در این میان روایات شیعه در مجموع به چهار گروه تقسیم میشوند:

#### ١. روایاتي که بر جایز بودن متعه دلالت دارند، مانند روایت ابوبصیر:

از امام باقر التا دربارهٔ ازدواج موقت پرسیدم، فرمود: در قرآن نازل شده: «زنانی را که متعه کرده اید...» (نساء/ ۲۴؛ حرّ عاملی، ۱۳۷۶: ۴۳۶/۱۴).

#### و مانند روایت زراره:

عبدالله بن عمیر اللیشی نزد امام باقرای آمد و عرض کرد دربارهٔ متعه چه می فرمایی؟ حضرت فرمود: خداوند آن را در قرآن و در زبان پیامبرش حلال قرار داد و تا روز قیامت حلال است. پرسید آیا چنین می گویی و حال آنکه عمر بن خطّاب از آن نهی کرد؟ حضرت فرمود: آری، اگرچه عمر گفته باشد. عبدالله گفت: تو را به خداوند پناهنده می سازم از اینکه حلال کنی چیزی را که عمر حرام کرده است. حضرت فرمود: تو به حکم رفیقت عمل کن و من به حکم رسول خدا می نیا تا با تو ملاعنه کنم بر اینکه آنچه پیامبر خدا کی شفر مود حق است و سخن رفیق تو باطل است. عبدالله بن عمیر جواب داد: آیا خوشت می آید که زنان و دختران و خواهران و دختر عموهایت این کار را بکنند؟ پس حضرت از او روی بر گردانید [و دیگر جوابی نداد] هنگامی که او نام زنان و دختر عموهای حضرت را

#### ۲. روایاتی که بر مستحب بودن متعه دلالت دارند، مانند:

محمد بن علی بن حسین با سلسله سندش از جمیل بن صالح روایت کرده که گفت یکی از دوستان ما به امام صادق الیالا عرض کرد: از متعه چیزی بر من وارد شد که قسم خوردم هر گز ازدواج موقت نکنم. امام صادق الیالا فرمود: اگر تو خدا را در این امر اطاعت نکنی، از او نافرمانی کرده ای (همان).

#### ۳. روایاتی که بر مکروه بودن متعه دلالت دارند، مانند:

از على بن ابراهيم از پدرش از ابوعمير از على بن يقطين روايت شده كه گفت: از ابوالحسن عليه لا متعه چه كار، حال آنكه خداوند تو را با متعه چه كار، حال آنكه خداوند تو را از آن بينياز كرده است... (همان).



#### ۴. روایاتی که بر احکام و شرایط متعه دلالت دارند، مانند:

عبید بن زراره از پدرش از امام صادق النظار روایت می کند که در مورد متعه سؤال کردم که آیا در محدودهٔ چهار زن است؟ فرمود: با هزار نفر از آنان ازدواج موقت کن؛ زیرا آنها اجاره هستند (حرّ عاملی، ۱۳۶۷: ۴۴۸/۱۴).

احادیث اهل سنت نیز در مجموع به چهار گروه تقسیم می شوند که عبار تند از:

#### ١. رواياتي از پيامبر ﷺ بر جواز متعه، مانند:

#### ۲. روایاتی از صحابه بر انجام متعه، مانند:

ابوزبیر گفت از جابر بن عبدالله شنیدم که می گفت: ما در زمان رسول خدا این و ابو بن ابوبکر با یک مشت خرما و آرد متعه می کردیم تا اینکه عمر در مسئلهٔ عمرو بن حریث از آن نهی کرد (مسلم بن حجاج، ۱۴۰۷: ۱۰۲۲/۲).

#### ۳. روایاتی از عمر بر نهی از متعه، مانند:

ابن عساکر و تمام از عمر نقل می کنند که گفت دو متعه در زمان پیامبر ﷺ حلال بود و من از آن نهی می کنم و کسی که به آن عمل کند مجازاتش می کنم یکی متعهٔ زنان و دیگری متعهٔ حج (همان).

۴. روایاتی آشفته و متناقض، از شخصی به نام ربیع بن سبره از پـدرش کـه بـه نهی پیامبریکی الله او متعه در حجة الوداع یا در سال اوطاس یـا در فـتح خیبـر و... اشـاره دارد و مسلم و بخاری با توجه به این روایات معتقد به نسخ متعه گردیدهاند.

جمع بندی و نقد دلایل ارائه شده بر حرمت ازدواج موقت در یک نگاه کلی، منکران ازدواج موقت دو رویکرد نسبت به آیهٔ ۲۴ سورهٔ نساء



دارند؛ برخی اصل آیه را مربوط به ازدواج موقت نمی دانند، به گونه ای که زجاج ادعا نمو ده است:

این آیه را گروه بسیاری نفهمیدهاند؛ زیرا مراد از عبارت ﴿فَمَااسْتَمَتَعْتُمْ بِدِمِنْهُنَّ...﴾ در آیه بهرهای است که در برابر ازدواج مورد نظر در فقرهٔ قبلی آیه ﴿وَأُحِلَّ لَکُمْ مَاوَرَاءَ ذَلِکُمْ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِکُمْ مُحْصِنِينَ خَيرَ مُسَلِّفِينَ﴾ و طبق شروط عقد برای زن قرار داده شده است (ابن منظور، ۱۴۱۴: ۲۹۷۸).

آنان سعی دارند بر دلالت آیه بر از دواج موقت اشکال نموده و آن را ناظر به از دواج دائم بدانند، در حالی که چنین ادعایی از یک سو با جزایی که برای شرط مذکور در آیه آمده ﴿فَاتُوهُنَّ أُجُورَهُنَ ﴾ سازگار نیست؛ زیرا در نکاح دائم اجرتی در کار نیست و آنچه پرداخت می گردد مهریه و صداق است و مهم تر این که در آیه شریفه، استمتاع شرط پرداخت اجرت قرار گرفته آنجا که می فرماید: «اگر از زنی استمتاع بردید واجب است اجرت وی را بدهید»، در حالی که در عقد دائم برای استمتاع چنین شرطی نیست و به محض انجام عقد، مهریهٔ زن به ذمهٔ همسر است و در صورت بهرهوری جنسی، مرد باید همهٔ مهر را بپردازد. پس در عقد دائم، پرداخت مهر واجب است و مشروط بر تمتع نیست (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۲۷۳/۴) و از سوی دیگر این دیدگاه مخالف با اجماع مفسران فریقین است؛ زیرا روایات ایشان همگی دال بر ار تباط عبارت ﴿فَمَااسْتَمُنَعُمُ بِهِ مِنْهُنَ ... ﴾ با متعه یا همان از دواج موقت است و تنها اختلاف آنها در وقوع نسخ یا عدم آن است.

۲. برخی آیه را منسوخ دانسته اما در تعیین ناسخ اختلاف نظر دارند:

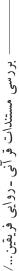
الف) گروهی نسخ این آیه را با آیه فوالَّذِین هُمُ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ \* إِلَّا عَلَی أَزْوَاجِهِمْ أَوْمَا مَلَكَ تُمُ الْعَادُونَ ﴾ (مؤمنون / ۵-۷) می دانند و مَلَكَ تُأَيّانُهُمْ فَإِنّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ \* فَمَرِ ابْتَغَی وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ ﴾ (مؤمنون / ۵-۷) می دانند و گروهی با آیهٔ عده یعنی ﴿ یَا أَیُّهَا النّبِیُ إِذَا طَلَّقَتُمُ النّسَاءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِحِدَّتِهِنَ ﴾ (طلاق / ۱) و ﴿ وَالْمُطَلِّقَاتُ يَرَبَّ صَنْ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءٍ ﴾ (بقره / ۲۲۸) که در آن جدایی زن و شوهر با طلاق معتبر دانسته شده است؛ زیرا در نکاح متعه طلاقی وجود ندارد و برخی نیز آن را با آیهٔ میراث ﴿ وَلَکُمْ نِصْكُ مَا تَرُكُ أَزُواجُكُمْ ﴾ (نساء / ۱۲) منسوخ دانسته اند؛ زیرا در ازدواج موقت ارث وجود ندارد و برخی هم آن را با آیهٔ تحریم ﴿ حُرِّمَتُ عَلَیْکُمْ أُنَّهَا تُکُمْ وَشَاتُکُمْ ﴾



(نساء/ ۲۳) منسوخ دانسته اند؛ زیرا این آیه نیز دربارهٔ نکاح است و نیز گفته اند که با آية عدد ﴿فَانِكُوامَاطَابَ لَكُمُمِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ ﴾ (نساء/ ٣) نسخ كرديده است (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۲۷۴/۴؛ انصاری قرطبی، ۱۴۰۵: ۱۲۹/۵).

ب) گروهی نسخ این آیه را با استفاده از روایات اثبات کردهاند. برای نمونه روایت سبره از پیامبر عَلَیْهُ را ناسخ آیه دانسته و بعضی هم گفته اند که آیهٔ متعه با روایتی که از پیامبر اکرمﷺ در سال فتح خیبر ۔و به قول بعضی در سال فتح مکه و به قول بعضی در حجة الوداع رسیده نسخ شده است و برخی هم معتقدند که متعه جائز بود ولى دو يا سه بار تحريم شد و آخرين حكم آن حرمت بود (همان). نقد دیدگاه گروه اول:

اعتقاد به نسخ آیهٔ متعه با آیهٔ مِلک یمین در سورهٔ مؤمنون صحیح نیست؛ زیرا این سوره در مکه نازل شده و نمی تواند آیهٔ متعه را که در مدینه و پس از آن نازل شده نسخ و بی اثر نماید (حسن، بی تا: مناظرهٔ ۲۸). افزون بر اینکه نکاح نبودن متعه و زوجه نبودن زن منقطعه نيز صحيح نيست؛ زيرا اخبار مروى از پيغمبر عَالِيُّهُ و كلمات صحابه و تابعین که متعه را نکاح خواندهاند برای استدلال کفایت می کند (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۴۲۷۴). از سویی صِرف زوجیت موجب استحقاق ارث یا لزوم طلاق برای تحقق جدایی بین مرد و زن نیست و در موارد دیگری از ازدواج هم ارث یا طلاق وجود ندارد؛ مثلاً زني كه قاتل همسر خود باشد يا ذمّيه ارث نمي برند يا زني كه با ملاعنه از همسر خود جدا شده یا همسرش مرتد شده طلاق برای آنها وجود ندارد. ولى همهٔ علما اين موارد را حقيقتاً ازدواج مي دانند (حسن، بي تا: مناظره ٢٨). اما نسخ به ساير آيات مثل آيه ميراث و آيهٔ طلاق و آيهٔ مدد نيز صحيح نيست؛ بـه دليـل اينكـه بين آيهٔ متعه و اين آيات رابطهٔ ناسخ و منسوخي نيست، بلكـه رابطـهٔ عـام و خـاص و مطلق و مقید است؛ زیرا آیهٔ میراث تمام همسرها را چه دائمی و چه منقطعه شامل می شود، منتهی روایاتی داریم که بعضی از مصادیق آن را که نکاح متعه باشـد از عموم آیه خارج مینماید و همین طور همهٔ زنان وقتی بخواهند از شوهر جدا شوند به وسيلهٔ طلاق جدا مي شوند، به استثناي همسر موقت كه طلاق لازم ندارد و مردان نمي توانند بيش از چهار زن را به ازدواج خود در آورند، جز نكاح متعه كه بيش از





چهار عقد متعه نیز جایز است. شاید این مفسران به خاطر اینکه نتوانسته اند بین نسبت عام و خاص و نسبت ناسخ و منسوخ فرق بگذارند دچار چنین اشتباهی شده و پنداشته اند که نسبت بین آیات نام برده و آیهٔ متعه، ناسخ و منسوخ است (طباطبایی، ۱۴۱۷؛ ۲۷۴/۶؛ ۱۲۷٪). از سویی تحقق نسخ مشروط به احراز ناسخ است؛ چون حکم اول ثابت و یقینی است، لذا ناسخ و رافع آن نیز باید یقینی باشد (خوبی، ۱۴۲۶؛ معرفت، ۱۴۲۸؛ معرفت، ۱۴۲۸؛ ۲۸۸؛ معرفت این نسخ در تعیین آیهٔ ناسخ گواه بر عدم اثبات نسخ می باشد و نیز نمی توان به صرف احتمال نسخ از مدلول آیه دست کشید؛ زیرا این مطلب مخالف نظر قرآن پژوهان در اثبات نسخ است و ثانیاً این احتمال در بسیاری از آیات قابل طرح است که خود این افراد به آن پایبند نیستند.

اما بطلان اینکه گفتند آیهٔ متعه به وسیلهٔ آیهٔ عدهٔ سه حیض نسخ شده است، از بطلان احتمالهای گذشته روشن تر است؛ زیرا کسی نگفته که ازدواج موقت عده ندارد تا بخواهیم مدعی شویم با آیهٔ عده نسخ شده است. البته در متعه نیز عده هست، هرچند که مقدار زمان عده در عقد دائم و عقد موقت مختلف است (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۲۷۴/۴). بنابراین این اختلاف به تخصیص است، نه نسخ و مجموع دلیل متعه و عده چنین می شود: هر زنی که از شوهر جدا می شود، باید سه حیض یا سه طهر عده نگه دارد، به جز متعه که در شرع مدت عدهٔ او کمتر است.

### نقد دیدگاه گروه دوم:

این روایات به چند دلیل نمی توانند ناسخ آیهٔ متعه باشند؛ زیرا:

۱- این روایات خبر واحد هستند و خبر واحد به اتفاق فریقین نمی تواند ناسخ قر آن باشد (خویی، ۱۴۲۶: ۲۸۴؛ معرفت، ۱۴۲۸؛ ۳۰).

۲ خود این روایات با سایر روایاتی که از بزرگان صحابه و تابعین نقل شده که مشروع بودن متعه را تا زمان عمر بیان می کنند، تناقض دارند و تناقض این روایات دلیل محکمی بر عدم نسخ آیه است.

۳ صرف نظر از اشکالات فوق، برخی روایاتی که از آنها برای نهی از متعه استفاده شده، به پیامبر علیه و برخی به خلیفهٔ دوم نسبت داده شده است و این مسئله خود اضطراب و تزلزلی دیگر در روایات مورد ادعاست و حتی با چشم پوشی از آن،

توجه به این نکته ضروری است که بحث جواز یا عدم جواز نسخ آیه با روایت در جایی است که روایت مستند به پیامبر عَلَیْهِ باشد و قول صحابهٔ پیامبر عَلَیْهِ تخصصاً از محل بحث خارج است و قطعاً شأنیت نسخ آیات را ندارد.

۴ اگر نهی از متعه در ایام یادشده توسط پیامبر ایکواللهٔ صورت گرفته چرا تنها سبرة ابن جهنی از پدرش نقل کرده، حال آنکه صدها تن از بزرگان صحابه در آن وقایع حضور داشته اند، در صورتی که روایات رسیده از این بزرگان بر خلاف آن است.

۵ پیامبر نمی تواند از پیش خود حکم خدا را نسخ کند؛ زیرا خداوند می فرماید:

- ﴿قُلُمَا يَكُونُ لِى أَنُ أَبَدِّلُهُ مِنْ تِلْقَائِ نَفْسِى إِنَ أَتَبِحُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى ﴿ (يونس/ ١٥). طبق اين آيه پيامبر عَيِّيْ اللهِ آيات قرآن را از پيش خود تغيير نمى دهـد و حكمى را بر خلاف قرآن صادر نمى كند.

- ﴿وَأَنْزَلْنَاإِلَيْكَ الذَّكُرُ لِتَبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَانْزِلَ إِلَهُمِ ﴾ (نحل/ ۴۴). رسالت پیامبر تبیین آیات خداوند متعال بر طبق آن چیزی است که خداوند نازل کرده است: ﴿وَأَنِ اخَمُ نَیْمُمُ بِمَاأَنْزَلَ اللّهُ ﴾ (مائده/ ۴۹).

- ﴿إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلَاغُ ﴾ (شورى/ ۴۸). وظيفة پيامبر علاوه بر تبيين وحى ابلاغ قرآن است، نه تحريم حكم آن.

\_ ﴿ وَقَادُ فَصَّلَ لَكُمْ مَاحَرَّمَ عَلَيْكُمْ ﴾ (انعام/ ١١٩). با تفصيل حرام و حلال جايي براي حرام كردن حلالي باقي نمي ماند.

۷- اجماع اهل بیت به این در مورد حلال بودن متعه (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۲۷۵/۴) که اطاعت از آنها بنا بر آیاتی از قرآن کریم و روایات پیامبر اکرم این و اجب است جای هیچ تردیدی در اینکه متعه حلال بوده و هیچ تحریمی از قرآن و روایات دربارهٔ آن وارد نشده نمی گذارد.



### دلیل دیگری بر تحریم متعه

مى توان گفت كه يگانه دليل بر تحريم متعه، فرمان معروف خليفهٔ دوم در دوران خلافت وى است:

«متعتان كانتا على عهد رسول الله وأنا محرّمهما ومعاقب عليهما متعة النساء ومتعة الحجّ» (ابن ابى الحديد، ۱۹۸۲: ۱۹۸۸: ۲۸۱)؛ حلى، ۱۹۸۲: ۲۸۱)؛ دو متعه در زمان رسول خدا بودند و من آنها را تحريم مى كنم و بر انجام آن عقاب و مجازات مى نمايم، متعه زنان و متعه حج.

اگرچه فرمان وی به این صورت نیز نقل شده که «متعتان کانتا علی عهد رسول الله علی عهد رسول الله علی عهد أبي بكر، و أنا أنهي» (حسن، بي تا: مناظرهٔ ۲۷).

این سخن خلیفهٔ دوم را از دو جهت می توان بررسی کرد. اول اینکه مدلول این سخن فی حد نفسه چیست و چه دلالتی دارد؟ دوم اینکه بیان این سخن چه موجب یا موجباتی دارد؟

#### بررسی صورت اول

این سخن از جملهٔ معروف ترین سخنان خلیفهٔ دوم و مشهور ترین دلایل تحریم متعه است که برخی از اهل سنت هم در کتب تفسیری و هم در مناظرات با علمای شیعه از آن برای اثبات تحریم ازدواج موقت در زمان پیامبر گیاش استفاده نمودهاند. اما این ادعا همیشه از سوی مخالفان مورد مناقشه قرار گرفته و اشکالات متعددی بر آن وارد گردیده است؛ زیرا عبارت «متعتان کانتا علی عهد رسول الله» ظهور در حلیت متعه تا زمان پیامبر [و طبق نقل دوم تا زمان خلیفهٔ اول] دارد، و گرنه خلیفه تحریم را به خودش نسبت نمی داد (ابن ابی الحدید، ۱۴۰۴: ۱۲۲/۱۲) و از سویی عمل برخی صحابه و تصریح آنها به حلیت آن نیز دلیل بر بقای حلیت آن است؛ زیرا اگر نسخ انجام شده بود برای افرادی همچون ابن عباس یا عبدالله بن عمر (فرزند خلیفه) مخفی نمی ماند، در حالی که از ایشان حتی روایاتی در عدم نسخ این حکم وارد شده است؛ برای مثال، عمران بن حصین می گوید:

آیهٔ متعه در قرآن نازل گردید و ما در زمان رسول خدا بـه آن عمـل مـی کـردیم و



آیهای که آن را نسخ کند نازل نشد و پیامبر ﷺ هم تا زمان وفات از آن نهی نکرد (حسن، بي تا: مناظرهٔ ۲۷؛ حلى، ۱۹۸۲: ۲۸۲).

شیخ بصره در پاسخ یحیی بن اکثم و در توجیه اعتقاد خود بر حلیت متعه به قـول عمر استدلال نموده، مي كويد:

ما شهادت او را بر حلیت متعه قبول می کنیم، ولی تحریمش را نمی پذیریم؛ چراکه حلال و حرام رسول خدا تا روز قیامت باقی است و دست کشیدن از آن به دلیل قول دیگران اجتهاد در برابر نص و اعتقاد به نقصان قانون گذاری [الهبی و] نبوی است. مگر عبدالله بن عمر در پاسخ مردی از اهل شام که در مورد متعهٔ حج از او سؤال كرد، نگفت: متعهٔ حج حلال است... و امر پیامبر بر نهی پـدرم اولویـت دارد (حسن، بی تا: مناظرهٔ ۲۷؛ ابن طاووس، ۱۴۰۰: ۲۶۰/۲).

مناظرهٔ شیخ مفید با ابن لؤلؤ (ر.ک: مفید، ۱۳۷۷: ۳۰۹) و مناظرهٔ سید مرتضی با قاضی القضاة (ر.ك: ابن ابي الحديد، ١٤٠٤: ٢٥٢/١٢) از جملة مفصل ترين مناظره ها در اين باب است و نیز روایات دال بر بقای حلیت متعه و انحصار نهی به سخن خلیفهٔ دوم و نیز بی تو جهی بزرگان صحابه به آن (رک: متقی هندی، ۱۴۰۱: ۵۲۰/۱۶؛ ابن حنبل، بی تا: ۱۰۳/۲؛ بخاری، ۱۴۱۳: ۱۹۶۷/۵؛ ابن طاووس، ۱۴۰۰: ۱۴۵۰؛ حلی، ۱۹۸۲: ۲۸۲؛ امینی نجفی، ۱۳۶۸: ۹۲۲؛ شرفالدین موسوی، ۱۴۱۷: ۹۹\_۱۱۶).

#### بررسی صورت دوم

بنا بر گزارشهای تاریخی و روایی دربارهٔ نهی خلیفهٔ دوم دلایلی ارائه گردیده که به بیان آن میپردازیم.

#### ۱\_اجتهاد در مقابل نص

با توجه به موارد اجتهاد در مقابل نص که هم در زمان پیامبر ﷺ و هم پس از رحلك ایشان رخ داده و در موارد بسیاری با دیدگاههای حضرت صریحاً مخالفت داشته، دانسته می شود که بیشترین مصادیق این اجتهاد از ناحیهٔ خلیفهٔ دوم سر زده است، از جمله:

١. مخالفت با نوشتن آخرين وصيت پيامبر اكرم الله و تهمت هـ ذيان گويي بـه



ایشان (بخاری، ۱۴۱۳: ۱۶۱۲/۴).

٢. اعتراض به پيامبر عَاللهُ در جريان صلح حديبيه (همان: ٩٨٧/٢).

۳. حذف عبارت «حیّ علی خیر العمل» از اذان و حرام کردن متعهٔ حج (حلی، ۱۴۰۷: ۴۸۴).

بنا بر اعتقاد خلیفهٔ دوم اجتهاد در مقابل قرآن و پیامبر کار ناپسندی نیست و اجتهاد شخصی بودن این نهی از آنچه گاهی برای توجیه آن بیان داشته آشکار است؛ مثلاً وقتی عمران بن سوده به او می گوید چهار چیز است که مردم بر تو ایراد می گیرند و سپس به تحریم متعه توسط او اشاره می کند، چنین پاسخ می دهد: در زمان پیامبر [حلیت] متعه ضرورت داشت، ولی پس از او مردم در گشایش هستند و من هم کسی را سراغ ندارم که متعه انجام دهد. حال هر که می خواهد انجام دهد، ولی من کار اشتباهی نکردم (ابن ابیالحدید، ۱۴۰۴: ۱۲۰/۱۲) که در این بیان، خلیفه سعی در توجیه عملکرد خود دارد، ولی به سخن پیامبر می شایش استناد نمی کند. همچنین برخورد بزرگان صحابه و حتی فرزند خلیفه با قول او و نپذیرفتن آن هم قرینه بر اجتهادی بودن این سخن است (ابن ابیالحدید، ۱۴۰۴: ۲۵/۲۰؛ حسن، بی تا: مناظرهٔ ۲۷؛ ابن طاووس، ۱۴۲۶؛ موسوی، ۱۳۸۶؛ ۱۳۰۰؛

#### ۲\_ تغییرات اجتماعی و سیاسی

از دلایل دیگری که می توان برای منع و تحریم متعه برشمرد تغییرات اجتماعی و سیاسی در زمان خلیفهٔ دوم است؛ زیرا در این زمان به دلیل فتوحات گسترده در ایران و روم ثروت فراوانی به دست اعراب آمد، به گونهای که جرج جرداق می نویسد: «فتوحاتی که در فاصلهٔ عهد پیامبر و عهد علوی صورت گرفته بود، اموال بسیاری را نصیب عرب کرده، راه های تازه ای را برای استفاده به روی آن ها گشوده بود» (جرداق، ۱۴۲۱: ۴۲/۵) که به طور حتم زنان و دخترانی هم به عنوان کنیز و برده به مدینه و مکه وارد گردیدند و به طور طبیعی این امر باعث بروز ناهنجاری هایی شد و اعراب با دیدن کنیز کان زیبا کمتر به همسران خویش توجه می نمودند و این امر مشکلاتی را برای خانواده ها یدید آورده بود.



پس اولین عامل تحریم را می توان وجود سرشار ثروت و کنیز کان زیبا دانست. دومین عامل آن بود که در زمان عمر اغلب مردم ثروتمند شده بودند و هنگامی که از گوشه و کنار بلاد اسلامی به حج می آمدند، بعد از اتمام حج و دوری از خانواده به نکاح متعه روی می آوردند. حاصل این نوع نکاحهای منقطع بعد از مراجعت حجاج، وجود اطفال بی سرپرست در دامان مادران آنها بود که هزینهٔ نگهداری آنها بر بیت المال تحمیل می شد و هر روز در این باره به شخص خلیفه شکایت می رسید. شاید علت تحریم متعهٔ حج در کنار متعهٔ نساء توسط عمر همین مسئله بوده باشد.

عامل سوم نیز میل سرشار جنگجویان و نظامیان به توقف در خارج از حجاز و به به ویژه در خارج از مدینه و دور از همسران خود بود. نظامیان و مأموران دولتی خارج از مکه از متعه استفاده می کردند، در حالی که زنان آنها در رنج تمایلات جنسی به سر می بردند و غالباً از این جهت نزد عمر شکایت داشتند. حتی روزی عمر از کوچهای عبور می کرد، زنی را دید که از این جهت نفرین می کند. عمر دستور داد که هیچ مأموری حق ندارد در خارج از وطن و دور از عائلهٔ خود بیش از چهار ماه توقف کند (شفائی، بیتا: ۱۷۱).

### ۳ پیشگیری از هرج و مرجهای اجتماعی

دلیل دیگری نیز از روایات دربارهٔ تحریم متعه توسط خلیفهٔ دوم استفاده می شود. مسلم در صحیح خود از ابوزبیر چنین نقل می کند:

از جابر بن عبدالله شنیدم که میگفت: ما در زمان رسول خدایگی و ابوبکر با یک مشت خرما و آرد، متعه می کردیم تا اینکه عمر در مسئلهٔ عمرو بن حریث از آن نهی کرد (۱۰۲۲/۲ :۱۴۰۷).

عمرو بن حریث ظاهراً همان سلمة بن امیة بن خلف الجمعی است که ابن حجر عسقلانی در الاصابه داستان او را چنین نقل می کند:

ابن كلبى روايت كرد كه سلمة بن امية بن خلف الجمعى با سلمى كنيز حكيم بـن امية ابن الاوقص الاسلمى ازدواج موقت كرد و از او بچهدار شد و بچهاش را انكار مى كرد. اين خبر به عمر رسيد و از متعه نهى كرد و همچنين روايت كرد كه سلمه بـا زنـى



ازدواج موقت کرد. این خبر به عمر رسید و عمر وی را تهدید کرد (۱۳۵۸: ۴۳/۲).

ظاهراً وجود این گونه هرج و مرجها در امر نکاح موقت باعث گردیده تا عمر آن را تحریم نماید و به احتمال قوی این منع در پی بیان علتهای آن و مشکلات پیش آمده بیان شده بود؛ زیرا باتوجه به قراین و شواهد تاریخی می توان گفت که صحابه خود نیز وجود چنین مشکلاتی را احساس می کردند و ظاهراً نهی خلیفه را نهی سیاسی تلقی کردهاند، نه نهی شرعی و قانونی بر آمده از قرآن و سنت؛ زیرا اگر منع عمر نهی شرعی و قانونی بود، لازم می آمد که همهٔ صحابهٔ غیر معترض به این موضوع برای همیشه به این نهی پایبند باشند، حال آنکه بعد از عمر گروه بسیاری از صحابه و تابعین مخالف این نهی بودند و این از مناظراتی که بعد از خلیفهٔ دوم بین صحابه صورت گرفته استنباط می شود؛ زیرا هنگام بحث در این مورد، موافقان حلیت متعه به قرآن و سنت پیامبر می شود؛ زیرا هنگام بحث در این مورد، موافقان خود ناشی از آن است که عده ای منع سیاسی عمر را منع شرعی و قانونی تلقی کرده اند [این مناظرات و اقوال صحابه پیشتر ذکر گردید].

شهيد مطهري به نقل از علامه كاشف الغطاء مي نويسد:

خلیفه از آن جهت به خود حق داد این موضوع را قدغن کند که تصور می کرد این مسئله داخل در حوزهٔ اختیارات ولی امر مسلمین است؛ هر حاکم و ولی امری می تواند از اختیارات خود به حسب مقتضای عصر و زمان در این گونه امور استفاده کند. به عبارت دیگر نهی خلیفه نهی سیاسی بود نه نهی شرعی و قانونی، طبق آنچه از تاریخ استفاده می شود... علت اینکه مسلمین آن وقت زیر بار این تحریم خلیفه رفتند این بود که فرمان خلیفه را به عنوان یک مصلحت سیاسی و موقتی تلقی کردند نه به عنوان یک قانون دائم، والا ممکن نبود خلیفه وقت بگوید پیغمبر چنان دستور داده است و من چنین دستور می دهم و مردم هم سخن او را بیزیرند. ولی بعدها در اثر جریانات به خصوصی «سیره» خلفای پیشین بالاخص دو خلیفهٔ اول یک برنامهٔ ثابت تلقی شد و کار تعصب به آنجا کشید که شکل یک خلیفهٔ اول یک برنامهٔ ثابت تلقی شد و کار تعصب به آنجا کشید که شکل یک

به همین دلیل برای اینکه این نهی سیاسی به نهی شرعی تبدیل نشود ائمهٔ اطهار طابی و بسیاری از صحابه و تابعین در تبیین حلیت متعه و ترویج آن به دلیل



متروک نشدن این سنت کوشیدهاند؛ زیرا خلیفه بر انجام این عمل عقوبت تعیین کرده بود و این مسئله در درازمدت موجب نامشروع تلقی شدن آن می گردید. مناظرهای که بین ابن عباس و ابن زبیر صورت گرفته یکی از این تلاش هاست:

عبدالله بن زبیر، ابن عباس را به سبب حلال شمردن متعه سرزنش کرد. ابن عباس در جواب گفت: از مادرت بپرس که چگونه بین او و پدرت ازدواج انجام گرفت. ابن زبیر از مادرش پرسید و او گفت: من تو را جز از راه متعه به دنیا نیاوردم (فکیکی، ۱۴۱۳: ۵۸؛ حسن، بی تا: مناظرهٔ ۲۶).

در مناظرهای بین امام باقر التالا و عبدالله بن عمیر لیثی، حضرت برای اثبات حلیت متعه به قرآن و سنت پیامبر التالال فرمود، در صورتی که عبدالله تنها منع عمر را علت حرمت متعه می دانست و چنان حکم عمر را مقدس می شمرد که از مخالفت آن حکم به خدا پناه می بُرد (حرّ عاملی: ۱۳۷۶، ۴۳۶/۱۴). از جمله مخالفان نهی عمر از متعه از صحابه و تابعین عبارتند از: ابن عباس، جابر بن عبدالله انصاری، عمران بن حصین، احمد بن حنبل، ابن خدم، ابوسعید خدری، سلمة بن امیة بن خلف، زبیر بن عوام، طاووس یمانی، مجاهد و .... آقابزرگ تهرانی در الذریعه حدود ۳۸ نفر از تابعین را نام می برد که در خصوص متعه و حلیت آن کتاب نوشته اند (بی تا، ۴۳/۱۹).

از بین دانشمندان اهل سنت بوده و هستند کسانی که به حلیت متعه اعتقاد دارند؛ از جمله مالک بن انس که امام فقه مالکیه است و امر به مشروعیت و جواز متعه و عدم نسخ آن نموده است. سلطان الواعظین شیرازی مینویسد:

چنان که ملاسعد تفتازانی در شرح مقاصد و برهانالدین حنفی در هدایه و ابن حجر عسقلانی در فتتح الباری و دیگران نقل قول و فتوای مالک را ذکر نمودهاند که در یک جا گفته است: متعه شرعاً جایز و حلال است و حلیت آن از عباس مشهور است که بیشتر اهل یمن و مکه از پیروان ابن عباس از او تبعیت کردهاند و در جای دیگر گفته: متعه جائز است برای اینکه حلال است و بر حلیتش باقی است مگر اینکه ناسخش آشکار شود. بنابراین معلوم می شود تا سال ۱۷۹ هجری که مالک از دنیا رفته نسخ متعه بر او ظاهر نگر دیده بود و آنچه ساخته شده از متأخرین است برای تقویت قول خلیفه، و اعاظم مفسرین شما مانند زمخشری و بغوی و امام ثعلبی بر عقیدهٔ ابن عباس رفته و معتقد به حلیت و مباحیت متعه بودند (بی تا: ۶۱۸).



از میان دانشمندان معاصر اهل سنت نیز مصطفی صادق الرافعی به حلیت متعه معتقد است و می نویسد:

می گویم ایجاد تفاهم در این خصوص بین شیعه و سنی که با رجوع به فتوای ابن عباس دانشمند این امت با دعای پیامبر که فرمود خدایا به او حکمت و تأویل قرآن بیاموز و و د دارد که استفاده می شود متعه در حالت ضرورت حلال شده است (فکیکی، ۱۴۱۳: ۲۰۵).

«به فتوای ابو حنیفه اجاره کردن زن جایز است و مرد می تواند با زنی که در برابر اجرتی معین په توافق رسیده آمیزش نماید. کسانی که اجاره کردن زن را جایز می دانند به این روایت استناد کردهاند که زنی نزد عمر آمد و گفت: یا امیرالمؤمنین من در پی گوسفند چراندن بودم. مردی با من برخورد کرد و سه مرحله هر بار مشتی خرما به من داد و بعد از آن با من آمیزش کرد. عمر گفت: چه گفتی؟ زن حکایت را دوباره نقل کرد. عمر در حالی که با دستش اشاره می کرد، سه مرتبه گفت: آن خرما مهر توست و سپس او را ترک کرد. ابن حزم گفته: ابو حنیفه با توجه به این روایت اجارهٔ زن را جایز می داند و به زنا اعتقاد ندارد، مگر اینکه این عمل به عنوان زنا روی دهد. اما چیزی که بخشش و عطا در آن باشد و حالت استیجاری داشته باشد زنا به شمار نیامده و حد ندارد» (موسوی، ۱۳۸۵: ۱۰۴). این سخن عمر به متعه اعتقاد داشته و بر اساس آن فتوا داده و فتوایش مبنای فتوای ابو حنیفه قرار گرفته است.

بنابراین روشن شد که حکم ازدواج موقت هرگز نسخ نشده و طبیعی است که اصل در ازدواج، تشکیل خانواده و ازدواج دائم است و علت تشریع حکم متعه ضرورت است، به همین جهت روایاتی که قبلاً به آنها اشاره شد یا نهی صریح در آنها وجود ندارد و یا اینکه به دنبال نهی علت آن آمده است. مثلاً امام الیالا می فرماید: «تو را با متعه چه کار در حالی که خدا تو را بی نیاز کرده است» (حرّ عاملی، ۱۳۷۶: ۴۳۶/۱۴). لذا این روایات حمل بر کراهت می گردد و از آنها اصالت ازدواج دائم و غیر اصیل بودن ازدواج موقت استنباط می شود. اسلام حتی فقر و نبود در آمد



را دلیلی بر عدم ازدواج و بر آورده شدن میل جنسی ندانسته، ازدواج موقت را جهت بر آورده شدن میل جنسی پیشنهاد می دهد و از آنجا که اصل ازدواج دائم است علامه طباطبایی بر این عقیده است که «این ازدواج صرفاً یک کار تسهیلی و برای جلوگیری از فساد و فحشا می باشد» (۱۴۰۷: ۴۲۸/۴). قرآن پژوهی معاصر در ذیل تفسیر آیهٔ متعه چنین می نویسد:

آنچه حلال بودن متعه را پس از ضرورت واقعی آن در شرایط عسر و حرج تأکید می کند، آن است که ازدواج موقت مؤمن را از زنا باز می دارد و «کسانی که ازدواجی نمی یابند عفاف پیشه کنند تا اینکه خداوند آنها را از فضل خویش بی نیاز سازد». این آیه بر اثبات عفاف ورزی با ازدواج موقت و ازدواج با کنیزان دلالت دارد که در صورت نبودن نکاح دائم یا هر نکاح کفایت می کند و به همین دلیل امام بی و در حلیت متعه به آیه استعفاف دلیل می آورد. پس اصل ازدواج، ازدواج دائم است، سپس ازدواج موقت با زن آزاد یا کنیز همان طور که در آیه زیر آمده است: «و هر که را از شما وسعت و توانایی آن نباشد که زنان پارسای باایمان و آزاد بگیرد پس کنیزان مؤمنه که مالک آن شدید به زنی اختیار کنید... کما اینکه این حکم [کنیز را به زنی گرفتن] دربارهٔ کسی است که بترسد مبادا به رنج افتد [یعنی به زحمت عزوبت یا گناه زناکاری افتد] و اگر صبر کنید [تا وسعت یافته و زنی آزاد بگیرید] برای شما بهتر است» (صادقی تهرانی، ۱۴۰۸: ۴۳۵/۵).

#### وی در جای دیگر مینویسد:

خلاصهٔ بحث در مورد این آیه آن است که اصل برای مؤمن در درجهٔ اول ازدواج با زنان مؤمن پاکدامن یعنی زنان پاکدامن آزاد، به صورت ازدواج دائم، و در صورت نبودن ازدواج دائم، ازدواج موقت است، سپس ازدواج با کنیزان مؤمن چه به صورت دائم یا موقت. و معیار در کناره گیری از هر کدام به دیگری، عدم توانایی مالی بر مورد شایسته تر و ترس از سختی عزوبت است (همان: ۴۵۴).

توجه به این نکته نیز لازم است که حلال بودن یک فعل غیر از جواز عرفی انجام آن و مراعات نکردن موقعیت آن است. چه بسا عملی شرعاً و به دلایلی حلال است، اما کسی که میخواهد آن را انجام دهد باید جایگاه آن عمل را مد نظر قرار دهد و صرفاً به اعتبار حلیت بر آن اقدام نکند. به همین دلیل وقتی ابو حنیفه به مؤمن





طاق می گوید: اگر متعه را حلال می دانی چرا زنان از بستگان خود را از آن منع می کنی و اجازه نمی دهی از این راه در آمد کسب کنند؟ پاسخ می دهد: هر کس مرتبه و مقامی دارد. چنین نیست که مردم به هر عمل حلالی راغب باشند و سپس برای اثبات این مطلب مؤمن طاق از ابو حنیفه سؤال می کند: شما که آب انگور جوشیده را حلال می دانی چرا به زنان خود اجازه نمی دهی در میخانه بنشینند و به می فروشی مشغول گردند؟ در این هنگام ابو حنیفه تصدیق نمود که حکم به حلیت غیر از انجام آن است (کلینی، ۱۴۰۷: ۴۵۰/۵). بنابراین معاصران و اصحاب ائمه ایش هم بر ازدواج موقت را در عرض و برابر با ازدواج دائم قلمداد نمی کرده اند و حتی سعی بر تبیین آن برای مخالفان داشته اند و شاید سکوت امام باقر ایش در برابر عبدالله بن عمیر اللیثی که با لحن اعتراض به امام ایش گفت: آیا خوشت می آید که زنان و دختر عموهایت این کار را بکنند؟ (حرّ عاملی، ۱۳۷۶: ۱۳۷۶؛ ۴۳۶/۱۴) نیز به همین جهت بوده که عبدالله بن عمیر گمان کرده امام باید هر عمل جایزی را به همین جهت بوده که عبدالله بن عمیر گمان کرده امام باید هر عمل جایزی را برتکب شود.

بنابراین ازدواج موقت بعد از ازدواج دائم در اسلام به دلیل عسر و حرج و جلوگیری از گناه است. لذا ترویج و تشویق ازدواج موقت به طور عام و برای همه صحیح به نظر نمی رسد؛ زیرا حکمی را که خداوند به جهت غرض خاص بیان کرده جز به هنگام ضرورت نباید ترویج نمود. چنان که اکل میته و خوردن شراب در حالت ضرورت مباح و برای حفظ جان واجب است. اما کسی به ترویج آن نمی پردازد. بنابراین باید حد و مرز ازدواج موقت شناخته شود و کسانی که خواستار ایجاد مکانی با عنوان «مکان حفظ عفت» جهت ارضای این میل شده و گفتهاند: «پیشنهاد می شود در سطح هر شهر و حتی روستا اماکنی تحت عنوان «مکان حفظ عفت» تأسیس گردد، در آن مکانها اتاقهایی ویژه برای انتظار چه زن و چه مرد و سپس اتاقهای ویژهای برای اجرای احکام مشروع به صورت آبرومند تأسیس گردد» (مظاهری، ۱۳۸۰: ۱۰)، باید به آنها هشدار داده شود که روش مقابله با این بحران ایجاد چنین پایگاههای رسمی نیست که این خود بستر و حامل پیامدهایی به مراتب ایجاد چنین پایگاههای رسمی نیست که این خود بستر و حامل پیامدهایی به مراتب بسیار شوم خواهد بود.

### پیامدهای مثبت از دواج موقت

## ۱\_مقاومسازی جوانان در مقام تهاجم فرهنگی غرب

با افزایش رسانه های گروهی به خصوص ماهواره، اینترنت، فیلمهای مبتذل و... عوامل فسادانگیز جنسی و محرک عمیل جنسی جوانان به شدت افزایش یافته است. اگر ازدواج دائم میسر نبود با ازدواج موقت می توان هم در مقابل این تهاجم مقاومت کرد و هم جلوی مفاسد جنسی و تبعات سوء آن را گرفت. همان گونه که امام على على الشالة مي فرمايد:

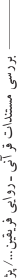
اگر عمر متعه را حرام نمی کرد، کسی جز آدم شقی زنا نمی کرد (امینی نجفی، ۸۶۳۱: ۶/۲۹۰).

### ۲\_ آشنایی زوجین پیش از از دواج

دختر و پسری که قصد ازدواج دائم دارند برای شناخت بیشتر یکدیگر می تواننـد از طريق ازدواج موقت با هم رابطه داشته باشند. البته اين ارتباط بايد با نظارت والدين باشد تا اگر احیاناً سلیقه یا رفتار و روحیات ایشان مورد پسند همدیگر واقع نشد به راحتی بتوانند از یکدیگر جدا شوند؛ زیرا بسیار اتفاق افتاده که بین دختر و پسری عقد دائم خوانده شده و تا زمان ازدواج اختلافی پیش آمد نموده که موجب جدایی و طلاق ایشان گردیده و از آنجا که صیغهٔ عقد جاری شده، پرداخت نصف مهریه بر مرد واجب گردیده است و در این زمان که معمولاً مهریهها را بسیار بالا تعیین می کنند پرداخت چنین مهریهٔ سنگینی مشکلات و ناراحتیهایی را برای خانوادهها ایجاد می کند.

### ٣- ازدواج موقت با زنان اهل كتاب

این مسئله در فقه مطرح است (صادقی تهرانی، ۱۳۸۴: ۲۸۹) و از آنجا که کنتـرل میـل جنسی برای کسانی که در کشورهای غیر مسلمان و در میان اهل کتاب زندگی می کنند به لحاظ بی بندوباری های موجود در این جوامع بسیار مشکل است، از دواج موقت با زنان پاکدامن اهل کتاب یکی از بهترین فواید ازدواج موقت، جهت کنترل میل جنسی در چنین جوامعی است.



## ۴\_برطرف کردن موانع رشد انسان در جهت بندگی خداوند

کسی که هنوز نیازهای طبیعی و اساسیاش تأمین نشده و شبانهروز دغدغهٔ بر آورده شدن چنین نیازهایی را دارد چگونه می تواند به رشد مطلوب و معنوی خویش دست یابد. روایاتی با مضمون «من لا معاش له لا معاد له» و همچنین روایاتی که اجر بیشتری را برای عبادت متأهل نسبت به مجرد بیان می کنند، ناظر به همین مسئلهاند.

### پیامدهای منفی ازدواج موقت

اگر ازدواج موقت بدون افراط و تفریط و در جایگاه خود در جامعه استفاده و ترویج شود هیچ مشکلی ایجاد نمی کند، ولی اگر در جایگاه خود استفاده نشود معضلاتی را به وجود می آورد که در روایات بدان اشاره و از آن نهی شده است؛ مانند روایت سهل بن زیاد از محمد بن حسن بن شمون که نقل می کند امام رضایا ایرای بعضی از علاقه مندانش چنین نوشت:

«لا تلحّوا في المتعة. إنّما عليكم إقامة السنّة ولا تشغلوا بها عن فرشكم و حلائلكم، فيكفرن ويدعين على الآمرين لكم بذلك و يلعنونا» (حرّ عاملي، ١٣٧٤: ۴۵١/١٤)؛ در مورد متعه اصرار نورزيد، بر شما باد برپا داشتن سنّت پيامبر، و به جاى زنان و همسرانتان خود را به آن مشغول نسازيد تا آنان كفر بورزند و نفرين كنند كساني راكه شما را به اين كار امر كردند و ما را لعنت نمايند.

ابن جریح فقیه مکه، از جمله کسانی بود که در ازدواج موقت زیاده روی نمود. دربارهٔ وی چنین گفته شده است:

ابن جریح فقیه مکه در مباح شمردن متعه زیاده روی کرد همچنان که در عمل به متعه نیز افراط کرد، به گونه ای که بیا ۶۰ زن از دواج موقت نمود و گفت که بیا آنها از دواج نکنید؛ زیرا آنها مادران شما هستند و برای اهل بصره در حلیت متعه ۸۰ حدیث نقل کرد و گفته شده که او متعه را بعد از آن که پیر و ناتوان شد ترک کرد (امینی نجفی، ۱۳۶۸: ۱۳۶۸).

همین تنوع طلبی و لذت جویی در ازدواج موقت باعث شده تا جامعه دید خوبی نسبت به این ازدواج نداشته باشد. برخی از پیامدهای منفی ازدواج موقت عبارتند از:



### ١\_ فقدان علاقه بين زن و مرد و سر گرداني فرزندان

زن و مرد با هدف تشکیل خانواده و علاقهای که به صورت فطری در طبیعت ایشان به یکدیگر قرار داده شده زندگی مشترک را آغاز می کنند. قرآن کریم نیز به این مسئله اشاره دارد: ﴿وَمِنْ آیَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَکُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزُواجًالِتَسْكُنُوا إِلَیْهَا وَجَعَلَ بَیْنَکُمْ مَودَّةً مَودَّهً اِنْ فِی ذَلِكَ لَآیَاتِ لِقَوْمِ یَقَفَّکُرُونَ ﴿ (روم / ۲۱). اما از آنجا که ازدواج موقت عمدتاً به دلیل اطفای شهوت است به طور طبیعی فاقد عشق و علاقه بین زن و مرد است. هرچند ممکن است این نوع ازدواج به ازدواج دائم منجر شود، در بیشتر موارد این چنین نیست. همچنین فرزند حاصل از ازدواج موقت متعلق به پدر است، در نتیجه نیازی که فرزند در دوران کودکی به مهر مادر دارد تأمین نمی گردد و از تأثیر عمیق نیازی که فرزند در تربیت و شکل گیری شخصیت کودک خبری نیست.

### ۲\_ایجاد تشنج در محیط خانواده

برخی از مردان تنوعطلب و لذت جو با وجود همسر دائم به این نوع ازدواج رومی آورند و از آنجا که همسران به دلیل علاقه به شوهرانشان اجازه نمی دهند شخص ثالثی در زندگی شان مطرح شود، آگاهی آنان از این مسئله، محیط گرم خانوادگی را متشنج می کند. با تأکیدی که اسلام بر پاسداری از قداست و استواری روابط خانوادگی بر پایهٔ حقوق و اخلاق اسلامی دارد، ازدواج موقت چنین اشخاصی صحیح به نظر نمی رسد.

### ٣ عدم تمایل به از دواج دائم

گسترش و ترویج ازدواج موقت در بین جوانان باعث می گردد تا آنان کمتر به ازدواج دائم روی آورند. این مسئله علاوه بر مسائل روحی و روانی، باعث رشد منفی جمعیت خواهد شد. از طرفی رها شدن زنانی که متعه شدهاند سبب بروز و گسترش آسیبهای اجتماعی می شود؛ زنانی که هیچ پناهی ندارند و برای تأمین معاش خود و فرزندشان ممکن است در دوران عده دست به هر کاری بزنند. هرچند برای جلو گیری از بروز چنین مشکلاتی می توان از ایجاد قوانین سود جست، ساختار فرهنگی جامعه پذیرای چنین قوانینی نیست. دیگر اینکه در فرهنگ و عرف ما که



ازدواج جوانان معمولاً با دوشیز گان صورت می گیرد، ازدواج موقت دختر باکره فرصت ازدواج دائم را از او سلب می کند.



## نتيجه گيري

۱. ازدواج موقت بنا به نص قرآن و روايات پيامبر عَيْنَاللهُ و ائمهٔ معصومين الهَلامُ حلال و جائز است.

۲. دلایلی که اهل سنت در مورد حرمت ازدواج موقت بیان می کنند با دلایل قرآنی و روایی مطرود است.

۳. اصل در ازدواج، ازدواج دائم است و باید موانع این نوع ازدواج در جامعه با همکاری همگان برطرف شود.

۴. ازدواج موقت برای ضرورت تشریع شده و باید در جایگاه خود به کار گرفته شود که در این صورت دارای آثار مثبت بوده، جامعه را از انحرافات جنسی مصون میدارد.

۵. ترویج این نوع ازدواج برای جوانان به دلیل وجود معضلات و مشکلات پسندیده نیست.

#### كتابشناسي

- ١. ابن ابى الحديد، عبد الحميد بن هبة الله، شرح نهج البلاغه، قم، كتابخانه آية الله مرعشي نجفي، ١٤٠٢ق.
  - ٢. ابن حنيل، احمد، المسند، قاهره، مؤسسة قرطبه، بي تا.
  - ٣. ابن دريد، ابوبكر محمد بن حسن، جمهرة اللغه، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٨٧ م.
  - ۴. ابن طاووس، على بن موسى، الطرائف في معرفة مذاهب الطوائف، قم، خيام، ١٤٠٠ ق.
    - ۵. ابن منظور، محمد بن مكرم، *لسان العرب*، چاپ سوم، بيروت، دار الفكر، ۱۴۱۴ ق.
      - اميني نجفي، عبدالحسين، الغدير، تهران، كتابخانهٔ بزرگ اسلامي، ١٣٥٨ ش.
- انصارى قرطبى، ابو عبدالله محمد بن احمد، الجامع لاحكام القرآن، بيروت، دار احياء التراث العربى،
  ۱۴۰۵ ق.
  - A. بخارى، ابوعبدالله محمد بن اسماعيل، الصحيح، بيروت، دار الدعوه، ١٤١٣ ق.
  - ٩. بيهقي، ابوبكر احمد بن حسين، السنن الكبرى، بي جا، مجلس دائرة المعارف النظاميه، ١٣۴۴ ق.
- 11. جرداق، جرج، امام على صداى عدالت انسانى، ترجمهٔ سيدهادى خسروشاهى، چاپ دهم، تهران، چاپخانهٔ سوره، ١٤٢١ ق.
  - 11. جصاص، ابوبكر احمد بن على، *احكام القرآن*، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٤٠٥ ق.
- 1۳. حرّ عاملي، محمد بن حسن، وسائل الشيعة الى تحصيل مسائل الـشريعه، بيروت، دار احياء التراث العربي، ۱۳۷۶ ق.
  - 1۴. حسن، شيخ عبدالله، مناظرات في العقيدة و الاحكام، بي جا، مركز الابحاث العقائديه، بي تا.
  - ۱۵. حسینی زبیدی، سیدمحمدمر تضی، تاج العروس من جواهر القاموس، بیروت، دار الفکر، ۱۴۱۴ ق.
- 18. حلى، حسن بن يوسف بن مطهر، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، قم، دفتر نشر اسلامي وابسته به جامعه مدرسين حوزهٔ علميهٔ قم، ١۴٠٧ ق.
  - ١٧. همو، نهج الحق و كشف الصدق، بيروت، دار الكتاب البناني، ١٩٨٢ م.
  - ١٨. خويي، سيدابوالقاسم، البيان في تفسير القرآن، چاپ ينجم، قم، دار الثقلين، ١٤٢۶ ق.
- 19. رازی، فخرالدین محمد بن عمر، تفسیر کبیر مفاتیح الغیب، ترجمهٔ علی اصغر حلبی، تهران، اساطیر، ۱۳۷۱ ق.
  - · ٢. شرف الدين موسوى، سيدعبد الحسين، الفصول المهمة في تأليف الامّه، تهران، ١٤١٧ ق.
    - ٢١. همو، النص و الاجتهاد، بي جا، طليعة نور، ١۴٢۶ ق.
    - ۲۲. شفائی، محسن، *متعه و آثار حقوقی و اجتماعی آن*، بیجا، بی تا.
      - ۲۳. شیرازی، سلطان الواعظین، شبهای پیشاور، بی جا، بی تا.
    - ٢٤. صادقي تهراني، محمد، الفرقان في تفسير القرآن و السنه، قم، اسماعيليان، ١٤٠٨ ق.
      - ۲۵. همو، رسالهٔ توضيح المسائل نوين، تهران، اميد فردا، ۱۳۸۴ ش.
- ۲۶. طباطبایی، سیدمحمد حسین، المیزان فی تفسیر القرآن، چاپ پنجم، قم، دفتر انتشارات اسلامی، ۱۴۱۷ ق.
  - ۲۷. طبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، بيروت، دار الكتب العلميه، ١٤١٢ ق.
  - ۲۸. طریحی، فخرالدین، *مجمع البحرین*، چاپ سوم، تهران، کتابفروشی مرتضوی، ۱۴۱۶ ق.
  - ٢٩. عسقلاني، ابن حجر، الاصابة في تمييز الصحابه، قاهره، المكتبة التجارية الكبرى، ١٣٥٨ ق.



- ٣٠. فكيكي، توفيق، المتعة و اثرها في الاصلاح الاجتماعي، بيروت، الاضواء، ١٤١٣ ق.
  - ٣١. كليني، محمد بن يعقوب، اصول كافي، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ١٤٠٧ ق.
- ۳۲. متقى هندى، علاءالدين على بن حسام الدين، كنز العمال في سنن الاقوال و الافعال، چاپ پنجم، بيروت، الرساله، ۱۴۰۱ ق.
  - ٣٣. مسلم بن حجاج، ابوالحسين، الصحيح، بيروت، عزالدين، ١٤٠٧ ق.
  - ۳۴. مطهری، مرتضی، نظام حقوق زن در اسلام، قم، صدرا، ۱۳۷۰ ش.
    - ۳۵. مظاهری، هوشنگ، *از دواج آسان*، اصفهان، غزل، ۱۳۸۰ ش.
- ٣٤. معرفت، محمدهادي، صيانة القرآن من التحريف، جاب سوم، قم، مؤسسة النشر الاسلامي، ١٤٢٨ ق.
- ٣٧. مفيد، محمد بن محمد، دفاع از تشيع (ترجمهٔ الفصول المختاره)، ترجمهٔ آقاجمال خوانساري، قم، مؤمنين، ١٩٧٧ ش.
- ۳۸ موسوی، طاهر، دو سنت فراموش شده، ترجمهٔ عزیز فیضی، قم، مؤسسهٔ دایرة المعارف فقه اسلامی، ۱۳۸۵ ش.

